LC 33931

Heber ben

## volksthümlichen estnischen Aberglauben 14a. 78.93

und den

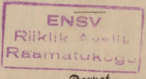
estnischen Antonius-Cultus.

2570

Von

F. Umelung.

Sonderabdruck aus der "Nenen Dörptichen Beitung" 1877.



Dorpat.

Drud von C. Mattiefen.

1877.

293 (=94.545)

Ar 877 Ameling

Fr. R. Kreutzwaldinim. ENSV Miktik Raamatukogu

Bon der Cenfur geftattet. Dorpat, den 5. October 1877.

Wir sollten uns nicht wundern, daß noch in der Gesenwart Aberglaube mannigsaltigster Art im estnischen Bolke verbreitet ist, dürfen wir doch nicht vergessen, daß das Christenthum dem Esten erst im vorigen Jahrhundert wirkliche Herzenssache geworden ist. — Die nachfolgenden historischen Notizen mögen daran erinnern, wie es in früheren Jahrhunderten im Hindlick auf Schule und Kirche, auf geistliche und geistige Pslege unseres Landvolkes bestellt war.

Rachdem die ersten Deutschen in Livland festen Fuß gefakt und der Bischof Albert auf der Schwelle des 13. Sahrhunderts Riga gegründet, eroberte der Schwertbrüder-Orden binnen 20 Jahren das jetige Liv- und Kurland und unterjochte in derselben Zeit König Waldemar von Dänemark Estland. Mit der Eroberung ging hand in Hand die Christianistrung, wenigstens die äußerliche Christianistrung, des Landes. Die Erbauung von Kirchen schritt dermaßen rasch vor, daß schon um das Jahr 1250 in der Diöcese Reval, in Harrien und Wierland, sich in jedem der vierzehn Kirchspiele eine Kirchspielsfirche befand, während außer diesen hier und da, besonders auf den Mostergütern, auch noch Capellen errichtet waren. In Diefer Zeit findet fich von dem Bestehen von Schöffern oder Edelhösen noch keine Spur vor, und die im Kataster ter Divcese Reval um 1250 aufgeführten 530 Namen von Landgütern laffen fich zum großen Theil als Ramen noch heute bestehender estnischer Dörfer erkennen. - Mit der Ansiedelung war also die äußere Bekehrung vom Beidenthum wohl erfolgt, daß aber damit zugleich nicht auch die innerliche Zuwendung zum Christenthum gegeben war, ist von der livländischen Geschichte genugsam bezeugt.

Dbwohl die meisten livländischen Landkirchen aus Lowohl die meisten livianolitzen Landtregen aus katholischer Zeit stammen und die Zahl der Kirchen und Capellen in Stadt und Land vor Ginführung der Reformation bei Weitem deren jetzige Zahl übersteigt, so steht es doch nach dem übereinstimmenden Urtheil der bedeutendsten livländischen Geschichtschreiber fest, daß im katholischen Mittelalter die Sittenlosigkeit in allen Schichten der Bevölkerung groß war und daß das materielle wie ras geistige Wohl des Landvolkes auf der niedrigsten

Stufe stand.

Etuse stand.

Wersen wir nun, von der Gründung Rigas um 200 Jahre weitereilend, einen Blief auf das tirchliche Leben des 15. Jahrhunderts, so sind für diese Zeit besonders interessant die im Jahre 1428 zu Riga sür die ganze livländische Kirchenprovinz, also Liv-, Est und Kurland, erlassenen Statuten des Erzbischess Henning Scharsenberg (of. Richter Th. I. Bd. II. p. 104). Die Geistlichen sollen sich, wie es zunächst in derselben heißt, ihrem Stande gemäß und nicht in lebhastes Roth und Grün fleiden; dem jungen Geistlichen wird verboten, die erste Messe durch ein Gastmahl, zu welchem Schauspieler und Dirnen eingeladen werden, zu seiern; deszgleichen wird ihnen das Leben in wilder Che bei Verlust ihres Amtes untersagt, was aber dennoch ungestört stattsindet; die Kfarrer sollen nie außerhalb ihres Hanges die Racht zubringen, desgleichen sollen auch die Ronzelses ses die Nacht zubringen, desgleichen sollen auch die Ron-nen nicht ohne Erlaubniß ihre Rlöster verlassen. Den Bauern ist nicht erlaubt, sich anders als auf dem ge-weihten Kirchhose begraben zu lassen und darf auch kein Todtenmahl auf dem Kirchhose oder in der Kirche selbst gehalten werden. Zur Beaussichtigung des Zustandes der Kirchen werden jährliche Livitationen angeordnet und der Arregen werden sahrtiche Zittatenen angebenet und den Geistlichen sowohl als den Beltlichen wird tie Ausrottung des heimlich noch fortwährenden heidnischen Gottesdienstes ans Herz gelegt. Den Bauern beiderlei Geschlechts, welche ohne Trauung, aber nach einem gegebenen Cheversprechen miteinander gelebt haben, wird versboten, einander zu verlassen, was sehr häusig geschah. Da die Bauern das Abendmahl gar sehr vernachlässigten, sollte von nun an ein Jeder vor erreichtem zwölsten Lebensjahre zum ersten Abendmahl gehen. Wahrsagerei und Zauberei jeder Art und die abscheuliche Eisenprobe werden verpönt, jede öffentliche oder private Disputation in Glaubenssachen wird mit Strase des Bannes belegt und jede Uebersetung theologischer Werke aus dem Lateinischen ins Deutsche wird untersagt, damit etwa der Sinn nicht in irgend einer Weise altwirt wirde

Ginn nicht in irgend einer Weise alterirt wurde.

Welch' ein trübes Bild entrollt sich vor uns beim Lesen dieser Gebote und Berbote. Der bekannte Geschichtsschreiber Eroger fann baber von diesem Zeitraum auch nur furz bemerken, daß von einem Wirken der Geift= lichkeit für Volksunterricht und Bildung feine Spur zu lichfeit für Volksunterricht und Bisdung keine Spur zu finden wäre und noch ungünstiger urtheilt ein anderer Historiograph, Rutenberg (Bd. I p. 144): "Die Priester predigten in deutscher Sprache dem lettischen und estnisschen Landvolk, das von all' dem Predigen kein Wort verstand. Da in der Regel nur die schlechtesten Subsecte ihre Heimath verließen und da sie in Livland in schlechtester und rohester Umgebung noch mehr verdarben und verwilderten: so dürsen wir uns nicht wundern, wenn die sivländischen Mönche und Priester jener Zeit als ein Auswurf der Gesellschaft geschildert werden und wenn sie den Stallknechten gleich behandelt wurden, während die hohe Ge stlichkeit in seidenen Prunkgemächern schwelgte und sündigte." und fündigte."

und sündigte."
Bieder ein Jahrhundert später sinden wir die innesen Zustände des alten Livland mährend der Regierung des Ordensmeisters Wolter von Plettenberg troß Einsühstung der Reformation nicht wesentsich gebessert. Die classische Schilderung dieser Zeit durch den alten, würdigen Balthasar Russow ist bekannt genug. Derselbe charakterisit in treuherziger, ungekünstelter Erzählung das wüste Treiben des Adels, des Bürgers und der Bauern in jener langen Friedenzeit von 1501 bis 1558, und zeigt uns das Bolk in der tiessten Versunkenheit (Cröger Bd. I 202). Diese Versunkenheit tritt vor Allem in

dem ehelichen Leben zu Tage: war das Weib alt oder behagte es dem Bauer nicht mehr, so verstieß er es, um ein anderes zu nehmen mit der Entschuldigung: "das sei alte livländische Sitte, und nicht Getraute äßen ebenso gut Brod, wie die Gheleute" und wies zum Uebersluß noch auf das Borbild der höheren Stände hin. Bei den Kirchmessen besonders gelangte unter den Tönen der Sackpseise, die man Abends schier eine Meile weit hören konnte, die Rohheit in Sausen und Unzucht zum Durchbruch; das wüste Treiben währte dis an den lichten Morgen, dann gingen die Leute "halb besossen in die Kirche, wo sie so schwahren und fladderten, daß man den Kastor vor dem Geschrei nicht hören konnte. Nach tem Gottesdienst begann das Tanzen und Springen, das Geschrei und der Weibergesang von Neuem, daß

Ginem Soren und Geben verging".

Auch von dem rohesten Aberglauben wird ergählt. So waren die Feuer von Johannis, Petri-Pauli und Maria Berggang, sowie die Feste am Tage Johannis und Biti bei dem Brigittenkloster bei Neval wegen des Ablasses und heidnischer Greuel und Abgötterei in Berruf: Weiber und Mägde opferten Wachslichter und Figuren, um ihr Bieh gesund zu heren, indem sie einen Schilling dreimal um den Kopf drehten und ihn dann auf den Altar warfen, worauf sie davongingen und sich toller Lust überließen. Nicht anders war es bei den Wallsahrten, die bei allen Klöstern und Capellen im Wallsahrten, die bei allen Klöstern und Capellen im Lande im Schwange waren: "also, daß in dem Benusberge kein gräulicher Leben geführt werden konnte". "Aber", so lautet die Entschuldigung, "es gab keine gute Schule im ganzen Lande, die einen schlichten Prediger, der Landessprache mächtig, gehabt hätte. Große Kirchspiele mit acht und neun Sdelleuten sind ganz wüste geblieben. Die Geistlichen waren Ausländer, welche die Bauern nicht verstanden, weshalb sie aus der Kirche blieben und verluderten, obwohl sie den Pastor besolden mußten, während der Deutsche nur einen Schinken gab. Orden und Bischöfe kümmerten sich nicht um das Soes Orden und Bischöfe fummerten sich nicht um das Gee=

lenheil, da hier nicht ihr Baterland war, und strebten lenheil, da hier nicht ihr Baterland war, und strebten nur danach, zu ihren Tagen genug zu haben." Balthasar Russow, welcher in dem nun hereinbrechenden surchtbaren Kriegselend der Jahre 1558 bis 1582 die gerechte Strase Gottes für die Undußfertigkeit und den Leichtsinn der Livländer erblickt, schließt seine Schilderung als wahrer livländischer Patriot, der er war, mit solgenden Worten: "Aller dieser Dinge haben wir nicht gedacht, damit Jemand verachtend meinen sollte, es wären zu jener Zeit unter allen Livländern, adligen und unabligen gar seine verständigen Leute und antesksirechtige gene Zeit unter allen Ewiandern, abigen und undotigen, gar keine verständigen Leute und gottesfürchtige Christen gewesen. Das sei serne von uns. Denn es sind unter allen Ständen viel gute Leute gewesen, die an dem gedachten Wesen gar kein Gesallen hatten. Einige von Adel, in Betrachtung des Seelenheils ihrer armen Bauern, haben besondere Krediger, welche die undeutsche Sprache kannten, auf eigene Unkosten in ihren Hösen gehalten, und Diese mußten jeden Sonntag die Bauern und das Gesinde in der Lehre Christi unterrichten: ja, einige tugendsame Wittwen und Matronen vom Abel haben sich nicht geschämt, in Ermangelung eines Pastors bei der Kirche, ihren Bauern und ihrem Gesinde in ih-ren Höfen die fünf Stücke des Katechismus auf undeutsch vorzulesen und sie zur Gottesfurcht zu ermahnen." Nach dem Untergange des lirländischen Ordensstaates

Nach dem Untergange des lirländischen Drdensstaates wird in der Zeit der polnischen Herrschaft in Livland der Katholicismus durch die Propaganda der Fesuiten wiedereingeführt. Bon 1600 an dis 1620 wüthet ununterbrochen die Kriegsfurie in Livland. Es ist anzunehmen, daß beim Beginn der schwedischen Herschaft zu Anfang des 17. Fahrhunderts die Sittenverwilderung ihren höchsten Grad erreicht hatte. — Um hierfür nur einige Zeugnisse derauszugreisen, eitire ich aus der Zeitschrift "Inland", 1836, solgende Bemerkungen. Der Prediger zu Oberpahlen, Fohann Pommer (von 1626 bis 1641), klagt, "daß die Bauern größtentheils ungeeheligt (nicht getraut) lebten, dis sie einander überdrüssig würden. Daß serner die Bauern sehr im abergläubischen Papst-

thum ersoffen seien und selten zum Abendmahl gingen, und ihre Leichen meist in den Büschen bei ihren aufgerichteten Kreuzen begrüben." — Im Theat = Fölkschen richteten Areuzen begrüben." — Im Theal = Fölkschen Kirchspiel hatte im Jahre 1594 Conrad Taube eine evangelische Kirche, St. Lorenz genannt, die jehige Kirchspielskirche zu Fölk, erbaut, "dem armen estnischen Bolkzur heiligen Wohlschrt." Dort war in der Mitte des 17. Jahrhunderts die Moralität des Volkes so tief gesunken, daß die alkestnische Sitte der Vielweiberei wiederum Eingang fand, denn (nach Hagemeister, Gütergesschichte II., p. 71) fanden sich unter den Bauern Mehre, die zwei Weiber hatten.

Bur Zeit des Ueberganges Livlands aus der polnischen Hand in die schwedische waren die meisten Land-kirchen verwüstet und nur die steinernen Wände, welche dem Feuer und der Zerstörung widerstanden, ragten als traurige Denkmäler der schweren Kriegszeit empor. Dank dem Gifer der schwedischen Regierung für Das lutherische Kirchenwesen im Lande wurden jedoch die zerstörten Kirschen verhältnißmäßig rasch wieder in Stand gesetzt und mit Predigern versehen. Mit Zesotismus wurde die strenge und reine Lehre bes Lutherthums und Das lutherische Dogma aufrecht erhalten. Gegen den Aber-glauben des Bolkes, namentlich gegen das noch allge-mein verbreitete Opsern in den Büschen wird mit Leibesitrafen vorgegangen: in den Hegenprocessen jener Zeit wird die Folter und die Berbrennung angeordnet. Doch wird die Folter und die Berbrennung angeordnet. Doch jolche Mittel des Zwanges erbitterten nur und steuerten auf die Dauer keineswegs dem Aberglauben; wirk iche Abhilse gegen denselben leistete dagegen das, was für Kirche und Schule geschah. Damals begann man energisch mit der Errichtung von Bolksschulen vorzugehen und die bäuerliche Jugend sollte zum Schulbesuch streng angehalten werden — wie weit aber hierin Folge geseisstet ward, läst sich freilich nicht mit Sicherheit entscheiden. Wichtig auf kirchlichem Gebiete ist vor Allem die Ueberstragung des Neuen Testaments in's Estnische im Jahre 1660 und Die lettische Bibelübersetzung im Jahre 1689.

Wir sehen, daß Hand in Hand mit der Aufbesserung der materiellen Lage des Bauerstandes auch von Schritt zu Schritt in dem Sittenzustande des Landvolkes sich ein

bedeutsamer Fortschritt Bahn bricht.

Doch da folgte nach diefer Beriode bes Wachsthums ber materiellen und geistigen Wohlfahrt ber schreckliche Dor= dische Krieg und vernichtete allen Wohlstand, alle Bil-dung im Bolke, so daß zu Anfang des vorigen Sahr= hunderts Clend und Urmuth im Lande allgemein ge-worden waren. Während des Krieges fanden langjäh= rige Prediger-Bacanzen in über 60 Kirchspielen statt und schließlich behielt die livländische Geistlichkeit von 100 nur noch einige 20 Prediger an den Landsirchen. Die firchlichen Gemeinschaften hatten sich in manchen Kirch-spielen damals ganz aufgelöst. Denn nicht nur bei den Bauern war die Noth so groß, daß dieselben in vielen Gegenden hausenweise frierend und hungernd durch die Morafte und Wälder zogen und bettelten: sondern auch bie Kinder Bieler vom Adel zogen umher, um ihres Leibes Nothdurft und Rahrung durch Bettelbriefe zu er= langen." Unvermeidlich mußte mit der Verarmung wies der eine sittliche Berwilderung eintreten. Man kann nur darüber staunen, daß man fich fo schnell aus diesem Elend zu gedeihlichem Leben emporarbeitete. Ein großes Berdienst an dem Aufschwunge des Landes erwarb sich der livländische Landtag, indem er Mittel für die Landeskirche beschaffte, und sehr viel leisteten die Prediger selbst, von welchen viele, mit Entbehrungen aller Art kämpfend, treu ihre Gemeinden bedienten. Auch wurden damals neue Landvolksschulen begründet und es begann die nationale lettische und estnische Literatur ein regeres Leben zu entfalten. Rat einer handschrift= lichen Notiz des Besitzers von Orellen und Ruhdum, des Feldmarschalls Campenhausen, wurde auf diesen zwei Gütern in den Jahren 1734 bis 1775 von Martini bis zur Marterwoche Schule gehalten: die Zahl der Schulfinder begann mit 24 und stieg bis 70, so daß es scheint, daß ziemlich alle schulpslichtigen Kinder Unterricht erhielten, denn diese beiden Güter mögen das mals etwa 200 männtiche Seelen gezählt haben. Im Jahre 1737 wurde bei dem Herrnhuter-Diakonat zu Wolmar das erste lettische Bolksschullehrer-Seminor bes gründet, welches bald 120 Zöglinge zählte. Höchst insteressant für den Zustand der Bolsbildung erscheint die erste mir bekannte statistische Angabe bei Hupel (Top. Nachr. II, 29) "Anzeige von den Prosectibus der Banergemeinde zu Oberpahlen pro 1771 und pro 1774." Danach gab es im Jahre 1771 in der dortigen Gemeinde: Lesende 2770, Nicht-Lesende 2034 (wobei die Kinder unter 7 Jahren nicht berücksichtigt sind); den Katechismus verstanden 2631, nicht verstanden ihn 983; Communicirende gab es 3257 und nicht Communicirende 347 (wobei Personen unter 15 Jahren nicht berücksichstigt sind).

tigt find).

Nicht zu unterschähen ist die Thätigkeit der Brüderscheninde seit den 30ger Jahren des vorigen Jahrhumberts. Namentsich von Wolmar aus wirkten die begeiverts. Namentlich von Wolmar aus wirken die begeisterten Brüder David und Biefer. In den Brüdern war die Lehre Jesu Christi wirklich Herzenssache und bald trat bei Vielen im Bolke ein Hunger und Durst nach dem Worte Gottes ein, wovon bisher nichts zu spüren gewesen war. Die Hernhuterbrüder entsagten allen Lustbarkeiten, wie Tanz, Spiel und Wirthshausbesuch und waren ülle, sleißige Leute: durch sie wurde die Moralität des Bolkes wesentlich gefördert. Doch bald setzte sich Hernhut in Widersprach mit der Landzgeistlichkeit und 1743 wurden die Versammlungen der Brüder verboten, was jedoch nur zur Folge hatte, daß die heimlichen Anhänger um so eisriger an der Sache seschwicken. Unter der livländischen Geistlichkeit selbst waren viele rationalistisch gesinnte Prediger dem Hernshuterthum freundlich gesinnt. Seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts nahm übrigens unter den Predigern die Zahl der Rationalisten immer zu: dem Zeitalter der Ausflärung solgend nahmen sie einen freieren religiösen Standpunct ein und legten gegenüber den Orthodoxen nicht auf das Bekenntniß und Dogma, sondern auf die christliche Gesinnung und praktische Moral den Schwerpunct. Zu den Anhängern des Rationalismus gehörte auch der bekannte Hupel, Prediger in Oberpahlen von 1764 bis 1804, einer der um die estnische Bolksbildung verdientesten Männer Livlands. Außer Hupel erwarben sich viele andere Prediger wie Thor Helle, Gutsleff, Adrian Birgin und besonders Christoph David Lenz hervorragende Berdienste um die lettische und estnische Literatur.

Nachdem wir somit einen kurzen Rückblick auf die kirchliche Geschichte Livlands geworfen und einige Momente aus der religiös-sittlichen Entwickelung des Momente aus der religiös-sittlichen Entwickelung des estnischen Bolkes sixirt haben, gelte es den Versuch, uns die Enturzustände der Esten vor 100 Jahren mit des sonderer Verücksichtigung des damals herrschenden Volks-aberg lauben s zu vergegenwärtigen. — Ein vorzügliches Material hiefür giebt uns das trefsliche Werk des alten Hupel, "Topographische Nachrichten von Liefund Estland," (3 Bände, Riga 1774 bis 1782) an die Hand; aus ihm tritt ein ebenso sarbenvolles als gründsliches Vild jener Zeit hervor. Hupel selbst ist als Rationalist freisinnig genus zum nicht etwa bei Mittheilung tionalist freisinnig genug, um nicht etwa bei Mittheilung der abergläubischen Gebräuche der Esten in religiösen orthodoxen Eiser zu verfallen; er bekundet vielmehr allent= halben ein reges wissenschaftliches Interesse an diesem Gegenstande. Die betreffenden Theile des Hupelschen Buches sind der Abschnitt über die Religion der alten Esten und Letten (Br. I 148—161), der Abschnitt über die Bauern und deren abergläubische Gebräuche (Bd. II p. 121—193 u. specl. p. 140—146) und endlich der über die abergläubischen medicinischen Curen (B. I 558–562); außerdem kommen mehrsach einzelne Par-tien, wie die Eröterung der sogenannten Wettertage (I, 115) u. dal. m. in Betracht.

Bu Supels Zeiten hatten fich, wie derselbe ergählt, von den Stätten und hainen, wo die alten Esten ihren heidenischen Gottestienst verrichteten, noch viele, trot aller gegen

fie gerichteten Zerstörungs Bersuche, forterhalten. Der Bessuch derselben fand, so scharf er auch von der Kirche und dem weltlichen Gesetz verboten war, dennoch unaussgesetz statt. Die Opfer von Wolle, Wachs, Garn, Brod u. A. m. waren noch vielsach im Schwange. Die Opfernden legten sie an gewisse heilige Stellen oder bargen sie in den in der Nähe stehenden alten hohlen Bäumen; auch in die Duellen und Flüsse senken sie Opfergaben. Bei den abergläubischen Zusammenkunften bildete die Unterhaltung und Ernährung des Feuers, in welches ebenfalls allerlei Opser geworfen wurden, einen der vorzüglichsten Dienste. Im Oberpahlenschen steht, berichtet Hupel, nahe bei dem Gutshof Kawershof, ein Opferstein unter einem beiligen Baum und man sindet in der Höhlung des Baumes noch oft kleine Opfer.

Große Beisheit, meint unser Gewährsmann, sucht man nicht bei einem Volke, das sich bloß mit Viehzucht, Ackerbau und Fischerei beschäftigt; gleichwohl bedauert er es aus wissenschaftlichem Interesse lebhaft, daß die Bauern ihre abergläubischen Bräuche so ängstlich geheim halten, indem alle nationalen sogenannten Weisen ihre Kunst nur kurz vor dem Tode einem Einzigen entdeckten und fo diese ihre Runft weiter vererbten. Diese Weisen bilden in jener Zeit einen gablreichen, geehrten und gefürchteten Orden unter den Bauern. Bu demfelben gehören Salzbläser, Zauberer und Hexen aller Art: "sie begehen große Thorheiten, aber unleugbar verrichten sie manche merkwürdige Gur: Berrenfungen, einige Arten von Gewächsen, Beulen u. dgl. m. heilen fie blos durch Berühren und fanftes Streichen, wobei fie stets gewisse Worte murmeln, denen fie alle Rraft beimeffen." Der franke Bauer bittet entweder auf dem Gutshof um etwas Arzenei oder aber — und das geschieht häusiger — er wendet sich an seine Weisen. Die gewöhnlichen Haus-arzneien sind Pfesser, Salz, Schießpulver, Schwesel, Assacia und Branntwein. Ungewöhnliche Krankheiten schreibt das Landvolk ohne Weiteres dem Teusel oder einer Hexe zu und wendet sich behufs Abhilfe des Uebels

an seine Zauberer, welche sowohl die Macht haben, Schäden zu heilen, als auch Andere ihrer Mitmenschen mit Krantheit zu belegen; sie wissen das Gestohlene anzuzei-

gen und wiederzuschaffen.

Auch manche Livlanderin von Stande fann fich nicht gang folchen, durch die Ummen und Aufwärterinnen er= Ternten Borurtheisen entwinden. "Manche gemeine Deutsche", sagt Hupel, I, 154, "lachen über den Aberglauben der Bauern, sassen aber doch, so oft sie einen Ausschlag an fich seben, durch den Dienst eines alten Weibes an die bose Stelle schaben: Die Bauern halten den für sehr einfältig, der an der Rraft des Gilberschabens zweifelt". Bei Gelegenheit der Wettertage, d. h. folcher Tage, an denen man die Witterung vorauszubestimmen pflegte, bemerkt Hupel zum 25. März Mariae Berfundi= gung: "Die Deutschen saen dann ihren Kohl mit der gewiffen, aber oft feblgeschlagenen Soffnung, daß er dann am besten gerathe, zu welchem Zweck sie mit vieler Mühe in dem Schnee arbeiten; der Bauer aber betrinkt sich, damit er das ganze Sahr hindurch frisch und roth aussehen möge - von diesem Tage hängt das Wetter ab und Frost an diesem Tage foll 40 Nächte hindurch Frost bringen". Gine gang besondere Furcht hegt der Bauer vor dem bösen Auge und Munde: er argwöhnt, daß da-durch sein Bieh oder sein Korn scharen leide; "wenn aber Temand dasselbe tobt oder bewundert, so murmelt er einige schlechte Worte entgegen, um das Lob unkräftig zu machen: auch viele Deutsche urtheilen nicht gesunder und erzürnen sich sehr, wenn man ihre Rutschpferde fett nennt oder sich über die Menge ihres Fasels wundert." Die Bauern pslegen, um wider Hegerei sicher und

Die Bauern pslegen, um wider Hegerei sicher und in ihrer Wirthschaft glücklich zu sein, allersei Opfer von Wolle, Wachs, Talg, Geld u. dgl. m. an Kirchen, in Hainen und an heiligen Stellen niederzulegen. So oft sie Etwas schlachten — und wäre es auch nur ein Huhn — so tragen sie ein Stück davon hinter den Biehstall an eine bestimmte Stelle als Opfer. — Gewisse merkwürzdige Tage und Zeiten des Jahres macht Hupel namhast

und macht über den mit diesem Tage verbundenen volksthümlichen Aberglauben interessante Mittheilungen: so 3. B. werde am 24. Februar, dem Matthäustage, kein Sieb in die Hand genommen, um vor Ungezieser sicher zu sein; am 23. April, dem St. Georgstage, werde kein Holz gesällt, damit die Wölfe dem Vieh keinen Schaden zusügten; am 13. Juli, dem Margarethentage, arbeiten Einige nicht, um vor Bären sicher zu sein; am 10. August, dem Laurentiustage, werde nicht eher Feuer angemacht, als am Abend, um vor Brandschaden sicher zu sein; am 2. November werden die abgeschiedenen Seelen bewirthet: "sie sezen des Nachts Speisen auf, und freuen sich, wenn sie merken, daß etwas davon verzehrt ist". Hurel meint, es seien von der ersten Bekehrung der Esten, also aus katholischer Zeit, her einige besondere Schutzheilige beibehalten, nun aber vermuthlich schon ganz verzessen worden: der Pferdegott Jürri wurde am 23. April, der Feuergott Laurits am 10 August, der Fischgott Peter am 29. Juni, der Pestilenzgott Thomas am 21. December verehrt.

Heberbleibsel übrig, und es scheint, daß die Reformation bei ihnen nicht die früheren, zur Zeit der Bischöfe gestehrten Meinungen ausgetilgt hat. Ihre Unwissenbeit und deren Gefährtin, eine ungemeine Sinnlichkeit, bewirken, daß sie ihren Unternehmungen durch Opfer einen guten Fortgang zu erkaufen suchen. Der wohlthätige Einfluß der Religion auf ihren Lebenswandel ist leider nicht zu bemerken: auch die gut unterrichteten Bauern können sich nur mit Mühe und nach langem Kampf entschließen, des Donnerstags in ihren Häufern zu spinnen.

Bei dem Abschnitt über die alte heidnische Volkeresligion der Spien dürsen wir uns nicht mehr auf Hupel beschränken: die altheidnische Volksreligion und der Kastholicismus find die beiden Quellen, aus denen der Strom des volksthümlichen, noch jest fortlebenden Aberglauben entsprungen ist und demzusolge müssen wir den Kreisunserer Betrachtung über den estnischen Aberglauben auss

dehnen und in denselben die neueren Forschungen über die alt-estnische Bolksreligion bereinziehen.

Nach Hupel ist die estnische Keligion monotheistischem, wenigstens sei die Vielgörterei der alten Esten noch nicht ganz erwiesen. Der Jummal der Esten, mit welchem Ausdruck dieselben noch jetzt, so wie die Lappländer und Finnen, den wahren Gott bezeichneten, könnte unter mehr als einem Namen bekannt gewesen sein, und was man von den übriaen Gottheiten, wie z. B. Thor, erzählte, wäre nur als die Verehrung von Naturgottheiten anzusehn. Bei den alten Esten fänden sich dis auf die kleinsten Nebenumstände der celtische und deutsche Gott "Thor", der Helger im Krieze, wieder und in den noch vorhandenen alten Gebräuchen (Lupes meint hier die Religionsübung im freien Felde und den Naturdienst träte die Ukhulischeit zwischen dem dettischen und deutschen Cultus mit dem ehemaligen livländischen in heidnischen Zeiten deutlich hervor.

Ben neueren Frichern auf diesem Gebiete sind namentlich Fählmannt, Blumberg, Holzmayer und vorlsten Wischennann zu nennen und in Vetracht zu ziehen. Der Alfademister Dr. F. B. Wiedemann, wohl die hervorragendzie zieht lebende Autorität auf dem Gebiete der estnischen Bolkstunde, hat durch sein Werft: "Aus dem inneren und äußeren Leben der Stien. St. Petersburg 1876" ein überauß reichhaltiges Material zur Kenntnis des estnischen Bolksaberglauben das wissenziegat und sowohl über die altestnische Religion, wie den fortbestehenden estnischen Bolksaberglauben das wissenziegat und sowohl über die altestnische Religion, wie den fortbestehenden estnischen Bolksaberglauben das wissenziegat und sowohl über die altestnische Religion, wie den fortbestehenden estnischen Bolksaberglauben das wissenziegest und sowohligte des Sieher nicht gelungen. eine vollständige altestnische ein Zuschnist der Standinavische germanischen Göttersehre in dem altestnischen Tor oder Thar zu constativen sei. Für diese Vennachne spricht die die Leit, über den altestnische Feier des Donnerstags stat des Sonntags. Es wird interessant

geblichen Monotheismus der estnischen Religion die Urtheile zu hören. Dr. Fählmann zu Dorpat, seiner Zeit einer der gründlichsten Kenner der Geschichte unseres Bolkes, äußert sich im Jahre 1848 (Script. rer. Liv. II. 683) wie 10lgt: Gott der Schöpfer dieß bei den Esten Tara mit dem Beinamen der Altwater. Er war der Schöpfer des Himmels und der Erde und kein Gott neben ihm. Die alten Esten waren Monotheisten; Thor hat niemals zu den estnischen Gottheiten gehört, denn Knüpffer (Inland 1836 Nr. 31) weist nach, daß Tara mit geringen Lautmodisicationen bei vielen finnischen Bölkerschaften dis nach Asien hinein den Namen Gottes bezeichnet. Soweit Fählmann.

Blumberg in den Realien zum Kalewipoeg (Berh. d. Gel. Estn. Ges. Bd. 5, H. 4, pg. 21. Dorpat 1869) urtheilt, daß im Kalewipoeg theils eine monotheistische, theils eine polytheistische Ausstallung herrsche, je nachdem die Bruchstücke der Sage in die heidnische oder christliche

Beit gehörten.

Die ausgezeichnete Monographie von Holzmayer "Dstliana" (Dorpat 1872, Verh. d. Gel. Estn. Ges. Vbd. 7, Ht. 2) behandelt eingehend die altestnische Mesligion, wie auch den Boltsaberglauben und entscheidet sich ihrem Inhalte nach für den Polytheis mus

der alten Eften.

Bei Wiedemann (p. 438) finden wir u. A. folgende Bemerkungen: Tar, Tor, die oberste Gottheit im heidenischen Glauben, Bersöhnungs-Glauben (lepingu-ust) der alten Esten. Er schuf zuerst den Sänger Wannemuine, den Schmied und Baumeister Ilmarine und den fröhlichen Lämmekuine, seine Kinder und Gesellschafter. Darauf schuf er Thiere und Menschen auf der Erde. Mt dem von Natur schwachen Menschen sollten seine Kinder ein Geschlecht erzeugen, welches start genug wäre, das Böse zu überwinden.

Es scheint mir, daß das Werk von Wiedemann seinem ganzen Inhalte nach unzweifelhaft sich für den altestnischen Polytheismus entscheidet. Neben Tor oder Tar, dem Gott des Himmels, kennen wir nach Wiedemann als Kriegsgott Turis, als Gott der Unterwelt Mana oder Toni. Die Bewohner der Unterwelt hielt man für gute Geister und sagte demzusolge: dieser Mann ist so fromm, wie ein manalane, d. i. Abgeschiedener. Aife. Kön und Piker sind Namen des Donnergottes und wahrscheinlich synonym sür Tar. Zu den obersten Gotteiten zählt noch Ukto. Neben diesen Gettheiten giebt es ein ganzes Heer von niedrigen Geistern, im Allgemeinen tondit genannt, darunter z. B. die halijad, Wassers und Waldgeister, die ma alused, zwerghafte unterirdische Geister, die koddu-käijad, Gespenster, Seelen Abgeschiedener, wörtlich "Heimathbesucher" und viele andere mehr.

Außer diesen Gottheiten des alten Heidenthums ersicheinen in dem Bolksaberglauben erstens noch die alten estnisten Bolkshelden, wie Kalewipoeg, dann viele Perssonissierungen von Naturkräften, endlich viele katholische

Schutheilige.

Die estnische Heldensage, das Epos vom Kalewispoeg, ist längst aller Welt bekannt und hat de verstiente Anerkennung und Beachtung gesunden; einen beredten Beweis dasin liefert der Umstand, daß das Egos bereits mehrsach in andere Sprachen übersetz und bearbeitet worden ist. — Aus dem Wiedemannschen Werk lernen wir noch einen andern, dem Kalewipoeg ähnlichen, mythischen Boltshelden kennen, welcher bisher wenig bekannt war und auf den wir daher etwas näher eingehen: Töll, sur Töll, der große Töll, hatte seine Wohnung im jetzgen Töllist auf der Insel Desel. Er richtete mit einem Streckbalken als Wasse ein solches Blutbad unter den Feinden an, daß ein Füllen in der Blutlache ertrank. Als dem Helden im Kampse das Haupt abgehauen wurde, da zog er, das abgeschlagene Haupt auf der Degenspitze haltend, fort, bis er endlich todt niedersiel. Als seine Grabstätte gilt eine Stelle auf dem Bauerlande des Gutes Carmel-Großenhof. Der sonst etwmologisch unerklärte Rame des livländi-

schen Gutes Teilitz bei Walk, estnisch ebenfalls Töllist, deutet auf diesen Bolkshelren Töll; doch ist von Töll nach Wiedemann auf dem Festlande bisher nich 3 bekannt geworden, und ebensowenig hat man meines Wissens in der Teilitzschen Gegend bisher etwas von der Töll-Sage

g hört.

Wiedemann sagt, das schn lle Schwinden des Aberglaubens und der alten Gebräuche sei ihm als eine Mahnung erschienen, das noch Erreichbare jetzt zu fixiren und zu sammeln. Sein Werk ist nicht blos für den gelehrten Ethnographen und den Alterthumsforscher interessant, auch für alle Freunde livländischer Landestunde und speciell der estnischen Volkstunde ist es eine wahre Fundzrube reichster Anregung und belehrenden Genusses.

Bum Schluß sei es mir gestattet, einen speciellen Zweig aus dem Gebiet des nationalen Aberglaubens, den Untonius-Cultus, eingehender zu besprechen; doch ist zuvor der in ihrer Art ganz besonders bemerfenswrt: en ältesten Literatur über den beregten Gegenstand, der Werke des Johann Forselius und des Baul Einhorn, in der Kürze Erwähnung zu thun.

Paul E in horn, in der Kürze Erwähnung zu thun. Die erstgenannte im Jahre 1684 zu Reval erschienene Schrift "Joh. Boecler, Ter einfältigen Ehren abergläubsche Gebräuche" stammt wie wir zunächst zu constatiren haben, eben nicht von Boecler, der wahre Bersasser ist vielmehr der Mas. Johann Forselius, aus dessen nachgelassenen Papieren sie der berüchtigte Boecler, ohne auch nur den Namen des wirklichen Bersassers anzudeuten, herausgab. Die Strift wurde im Jahre 1685 vom estländischen Kirchenconsstorium zu Reval consisteit und vernichtet — theils weil sie angebli v viel Obscönes enthalten sollte, theils weil sie ohne Censur des Consistorium gedruckt war. Wir ersennen in diesem Act eine rigorose Maßregel jener Zeit. — Eigenthümlicher Weise giebt es gleichzeitig drei Persönlichseiten ein und desselben Namens "Fohann Forselius": der eine von ihnen war Magister der Theologie und Prediger zu

Matthiä und Kreut bei Baltischport (gestorben zwischen 1681 und 1685); der zweite war Prediger zu Klein St. Johannis von 1681 bis 1699 und der dritte end-lich, Bengt Johann Forselius († 1688) war Candidat des Predigtants und auf den in Anlaß der Uebersetzung der Bib-l ins Cstnische in Pillister abgehaltenen Conferenzen im Jahre 1687 thätig — ein um die Verbesserung des estnischen Schulwesens überhaupt wohlverdienter Mann.

Der Berfasser ber Schrift ist nicht blos der erste Schriftsteller, der über den estnischen Bolksglauben handelt, sondern er ist auch ein besserer Sachkenner, als es selbst der unermüdliche, 100 Jahre später lebende Forscher Hupel war: er theilt uns ebenso aussührliche, als interessante Angaben über die verschiedensten abergläubischen Gebräuche und Gewohnheiten der estnischen Bauern bei Kindtausen, bei Hochzeiten und bei Begräbnissen mit. Andere Capitel handeln von den bedeutungsvollen Zeiten und Tagen, von Wind und Wetter, Dürre und Regen, von Weibern und Kindern, vom Bieh und von diversen andern Dingen.

Bon der altestnischen Gottheit Thor bemerkt er u. A., die alten Esten hätten mit Jummal oder Thar ihren obersten Abgott bezeichnet und nach diesem, als dem Donnergott, den Donnerstag benannt und als Festag heilig gehalten; das Bewußtsein hiervon stecke den Leuten tief in Herzen und sie achteten den Donnerstag noch immer höher, als den Sonntag.

Paul Einhorn, († 1655) als Prediaer um die kurländische Landeskirche, als gelehrter Schriftsteller um die lettische Literatur verdient, ist eine für sein Zeitalter überaus charakteristische Erscheinung. Er glaubt allen Ernstes an tie Möglichkeit der Fegerei bei den Letten, er glaubt an Gespenster, Teusel- und Geistererscheinungen, an das Dasein ter Wehrwölse, ja er erkennt sämmtlichen alten griechischen und römischen Göttern Wesenheit zu und alle diese Phantasiegebilve, denen er vosse

Realität beimißt, sucht er als Wirkungen und Wertzeuge des Teufels zu erklären und bekämpft sie als solche. —

Wir gelangen nun speciest zu dem eftnischen Antoniuscultus, der noch heute fortbesteht: in Anbetracht seines Ursprunges aus dem Heidenthum und seiner Weiterbildung im Katholicismus liefert derselbe einen besonders lehrreichen Beitrag zur Geschichte des estnischen Aber-

glaubens.

Der Antoniustag ist der 17. Fanuar Von der griechisch katholischen Kirche wird er als Gedenstag Antonius des Großen von Theben, des Vaters des Mönchthums geseiert, in der römisch katholischen Kirche dagegen sindet dieser Testtag zu Ehren des heiligen Antonius von Padua (geb. 1195, gest. 1231, canoniurt 1231) statt und zwar wird in Rom vom 17. dis zum 25. Januar zu seinem Andenken das Test der Thierweihe geseiert. Dieser Heilige soll nämlich durch seine Predigt selbst die Thiere, sogar die Fische des Meeres gerührt haben. Das Schwein ist unter seinen besonderen Schutz gestellt, weil es einst in der Wildniß sein Begleiter gewesen sein soll. Auch gilt er als Schutzpatron der Malerei.

Der Antoniustag wird im estnischen Bolte allgemein geseiert, jedoch besonders hoch gevalten in der Gegend von Fennern: zur Feier des Tages wird ganz allgemein ein gewöhnlich mit Grüße zubereiteter Schweinstopf verzehrt — in der hiesigen Oberpahlenschen Gegend gewöhnlich mit Bohn n als Beilage; Kohl darf nach Wiedemann an diesem Tage unter keinen Umständen gekocht werden. Auf der Insel Desel werden nach Holzmayer an diesem Tage in jedem Hause Erbsen gekocht — warum? weiß Niemand? Dieser äußeren Feier des Tages schließen sich verschiedene Kundgebungen des herrschenden Aberglaubens an. Hierüber iagt uns Hupel zum Jahre 1782 (Togr. Nachr. III, 318); "Einige Bauer. haben z B. am Antoniustage, estnisch "Tönnisse pääw" einen abergläubischen Dienst, vermuthlich diesem Heiligen zu Ehren, wosür sie Segen an Bienen, Flachs n. A. erwarten: sie legen alsdann in einen kleinen Pau-

vel, estn. "Tönnisse Watt", Wachs, Flachs, Lumpen und ein Wachslicht, und hüten sich sorgsam vor diesem Paudel nichts Ungebührliches zu reden, aus Furcht vor unheil=

baren Krantheiten." -

Gegenwärtig beschränkt fich die Feier des Antonius. tages in den meisten Geg nden auf ten Genuß des Schweinskopfes — was jedoch in manchen Gegenden bei abergläubischen Bauersleuten in Anlaß dieses Tages für sonstige Borstellungen sich geltend machen, erfahren wir am Eingehendsten aus dem Wert von Wiedemann. "In der Gegend von Fennern," heißt es daselbst auf S. 341, "wird der Antoniustag mit Vier und guten Speisen geseiert, man bewirthet auch Ander-, die aber weder grüßen noch danken dürfen und beim Weggehen sprechen müssen: Der Teusel hole den Antoniustag und seine Gabe. Auch in anderen Gegenden wird der Tag hoch gehalten. Man b wahrt Bier und Branntwein und bereitet Weihnachtsspeisen. Es wird auch ein kleines Brot gebacken, welches man mit hineingestecktem Lichte am Abend auf den Tisch stellt und Ochsenbrot nennt. Man bewahrt es, bis im Frühjahr das Vieh zum ersten Male auf die Weide getrieben wird, dann muß es der Biehhüter den ganzen Tag in einem Sack am Halfe tragen. Wenn er am Abend nach Hause kommt, so zer= schneidet man es, und giebt jerem Ihier ein Stückhen, theils eines gedeihl chen Fischfanges wegen, theils um das Bieh gegen Seuchen zu schüßen." — Der Tag heißt auch der Muttertag von Weihnachten. In beson-ders enger Beziehung pieht die Feier mit Allen, was für die Schweine Bedeutung hat. Einige meinen, der Tönnis sei ein Schweinegott gewesen, d. h. er habe die Schweine unter seinem besonderen Schuke gehabt. Dem Antonius wird ein Schwein geschlachtet, an diesem Tage selhst aber nur der mit Grüge zubereitete Kopf genoffen. Beim Schlachten wird ein gewisses längeres Gebet an den heiligen Antonius verrichtet. Wenn man es unterläßt, an diesem Tage einen Schweinskopf zu kochen, so gedeihen die Schweine nicht und auf den Kopf darf man nur am Abend essen, nicht am Tage, denn sonst werden die Schweine im Sommer unstät sein. Vor diesem Tage soll das Schwein die Sonne nicht sehen; an diesem Tage aber bringt man sie hinaus, damit sie die Sonne recht deutlich sehen. Man muß an diesem Tage das Feld eggen, dann wird das Getreide gut wachsen, und man darf nicht spinnen, stricken, nadeln, slicken, sonst kriechen die Schweine im Sommer durch den Zaun und richten Schaden an. Man geht am Abend in den Krug und trinkt Branntwein, was man "den Rücken des Winters zerbrechen" nennt. Kohl dars, wie erwähnt, nicht gekocht werden, sonst verzehren ihn im Sommer die Raupen. Wenn an diesem Tage, so lange die Sonne scheint, daß ein Mann in dieser Zeit zu Pferde steigen kann, so wird das Heu gut gerathen. Dieser Tag bildet die Mitte des Winters, das Vieh bedarf noch die gleiche Zeit hindurch wie seit dem Herbst, bedarf noch die gleiche Zeit hindurch wie seit dem Herhst, Stallfütterung, der Mensch der doppelten Zeit bis zur neuen Ernte; "das Meer fängt an zu dampfen, das Wasser in ten Brunnen wird wärmer; von dem für den Winter bestimmten Schnee ist die Hälfte noch zu erwarten: der Bär in seinem Winterlager legt sich auf die andere Seite und wenn man ihn jetzt aufjagt, so richtet er vielen Schaden an."

Der bis hierher ganz nach Wiedemann wiedergegebene Volksaberglaube stammt mit Wahrscheinlichkeit aus dem katholischen Mittelalter her, doch der Feier des Tages liegt die Verehrung des Tönn zu Grunde, welche noch aus der Zeit des estnischen Heidenthums herrührt. Die Gedenkseier des Tönn, an welchen man dem Töniswaft, Antoniusbehätter ausleerte, mag in katholischer Zeit auf den Antoniustag verlegt und die Verehrung des estnischen Tönn mit dem Cultus des katholischen heiligen Antonius von Padua allmälig verschmo zen sein.

der ans der Antoniusag vertegt int die Extremy des estnischen Tönn mit dem Cultus des katholischen heiligen Antonius von Padua allmälig verschmo zen sein. Nach Wiedemann p. 443 if "Tonn auch Tönis bei den christlichen Esten Name einer Gottheit oder eines Geistes, welcher als Schirmer des Hauses und der Haushaltung angesehen wird. Eine aus Reisern

und Lumpen gebildete Figur, welche ihn vorstellen soll, ist im Hause als Lar aufgestellt und ihm werden als Opfer dargebracht Erstlinge von jeder Frucht, etwas Bier vom neuen Gebräu und Blut von geschlachteten Thieren, kleine Kupfermünzen für neugeborene Thiere und etwas Silbergeld für ein neu geborenes Kind, etwas von der ersten Milch einer Kuh nach dem Kalben und von der Wolle eines zum ersten Mal geschorenen Schases. Zur Aufnahme dient der Tönniswakt, ein Korb oder Paudel, welcher zu einer bestimmten Zeit jedes Fahr geleert und gereinigt wird, indem der Inshalt sogleich vergraben wird, um Raum für die Gaben des nächsten Fahres zu schaffen. Dieser Tag ist ein großes Fest, Tönnispühha, an welchem man Bier braut und Vieh schlachtet. Beschädigt Jemand den Tönniswakt oder entwendet er gar etwas daraus, so verfällt er zur Strase in eine schwere Krankheit und wird nicht eher gesund, als wenn er unter neun Ameisenhausen Erde hervorholt und sich auf dieser in der Badstube quästet. — Der Bater des Tön soll der Stammvater der Esten sein."

Der Bater des Tön soll der Stammvater der Esten sein."

Bur Bermeidung des Irrthums, als ob alle diese abergläubischen Gebräuche und Borstellungen noch gegen-wärtig im Bolke lebten, hat Wiedemann selbst (p. V.) gesagt: "Es bedarf wohl kaum der Erinnerung, daß mancher hier geschilderte Aberglaube jetzt nicht mehr existitt oder nur vereinzelt vorkommt. Dieses bezieht sich also auch auf den hier geschilderten Antoniuseultus."

mancher hier geschilderte Aberglaube jetzt nicht mehr eginirt oder nur vereinzelt vorkommt. Dieses bezieht sich
also auch auf den hier geschilderten Antonius-ultus."
Ich kann jedoch constatiren, daß auch in hiesiger Gegend vielen Bauersleuten die Antonius-Körbe noch
von früherer Zeit her bekannt sind, gegenwärtig aber behaupten sie, von denselben nichts gesehen und nichts
gehört zu haben. Nach einer mir gewordenen Mittheilung des Herrn Pastor Sobolowsky in Fennern sand
sich noch vor einigen Iahren ein Tönni-wakt bei einem
Bauern jener Gegend. Als das Haus dieses Bauern,
das auf fremdem Grund und Boden stand, wider seinen Willen abgerissen wurde, sah der Inhaber ansänglich den
mit dem Abreißen beschäftigten Leuten ruhig zu, dann aber drohte er, der Tonn, der als Schutzgeist des Hauses im Tönni waft von ihm verborgen gehalten werde, solle mit schwerer Krankheit schlagen, und woll er in der That späterhin sehr erstaunt gewesen sein, als sich durchaus nichts Derartiges ereignen wollt. — Ein sicher Abers glaube ist für den Prediger eine ernste Mahnung zur geistlichen und geistigen Velehrung der Bauern seiner Gemeinde; für die Freunde der Boltstunde sind das gegen diese nun schnell verschwindenden Ueberreste des Glaubens entschwundener Jahrhunderte von größtem Interesse.

Wenn ich nun am Schluß meiner Notizen über den estnisten Volksaberglauben dessen mir nur zu wohl bewußt din, daß ich nicht viel Eigenes, sondern nur mehr Referate und Excerpte aus früheren Forschungen in meinen Mittheilungen geliesert habe, so darf ich nich dennoch vielleicht nicht ganz ungerechtsertigt der Hosspanung hingeben, wenigstens bei einigen Wenigen meinen Zweckerreicht zu haben: das Interesse sür einen lohnenden und mannigsache Velehrung verheißenden Gegenstand unserer livländischen Landeskunde, sür die estnische Volkskunde und specieller für den noch sortbestehenden estnischen volksthümlichen Aberglauben, angeregt zu haben.

asplaid in this and angular Ex cosse that you're